Discours du Pape, Rome, 16 septembre 2022
Chers fréres et sceurs, bonjour et bienvenue !

Je remercie I'Abbé Général pour les paroles de salutation et d'introduction. Je sais que vous étes en
train de réaliser la deuxieme partie de votre Chapitre général, a la Portioncule de Santa Maria degli
Angeli : un lieu si riche en grace qu'il a sGrement contribué a inspirer vos journées.

Je me réjouis avec vous du succes de la premiére partie du Chapitre, qui s'est tenue au méme endroit
et au cours de laquelle le nouvel Abbé général a également été élu. Vous, Pére, avez immédiatement
entrepris de visiter les douze régions ol se trouvent vos monastéres. J'aime a penser que cette
"visite" s'est déroulée avec le saint soin que nous a montré la Vierge Marie dans I'Evangile. "Elle se
leva et partit rapidement" dit Luc (1,39), et cette expression mérite toujours d'étre contemplée, afin
de pouvoir l'imiter, avec la grace de I'Esprit Saint. J'aime prier la Vierge qui est "empressée" : “Notre
Dame, vous étes empressée, n'est-ce pas ?". Et elle comprend ce langage.

Le Pére Abbé dit qu'au cours de ce voyage, il a "recueilli les réves des supérieurs". J'ai été frappé par
cette fagon de s'exprimer, et je la partage de tout cceur. A la fois parce que, comme vous le savez,
moi aussi j'entends " réver " dans ce sens positif, non pas utopique mais planificateur ; et parce qu'ici
il ne s'agit pas des réves d'un individu, méme si ce sont ceux du supérieur général, mais d'un partage,
d'une " collection " de réves qui émergent des communautés, et qui, j'imagine, font l'objet d'un
discernement dans cette deuxiéme partie du Chapitre.

lIs se résument ainsi : un réve de communion, un réve de participation, un réve de mission et un réve
de formation. Je voudrais vous proposer quelques réflexions sur ces quatre "chemins".

Tout d'abord, je voudrais noter, pour ainsi dire, la méthode. Une indication qui me vient de I'approche
ignatienne mais que, au fond, je crois avoir en commun avec vous, hommes appelés a la
contemplation a I'école de saint Benoit et de saint Bernard. En d'autres termes, il s'agit d'interpréter
tous ces "réves" a travers le Christ, de nous identifier a lui a travers |'Evangile et d'imaginer - dans un
sens objectif et contemplatif - comment Jésus a révé de ces réalités : communion, participation,
mission et formation. En effet, ces réves nous construisent en tant que personnes et en tant que
communautés dans la mesure ou ils ne sont pas les notres mais les siens, et nous les assimilons par
I'intermédiaire de I'Esprit Saint. Ses réves.

Et c'estici que s'ouvre l'espace d'une recherche spirituelle belle et gratifiante : la recherche des "réves
de Jésus", c'est-a-dire de ses plus grands désirs, que le Pére a suscités dans son coeur divin-humain.
Ici, dans cette clé de la contemplation évangélique, je voudrais me mettre en "résonance" avec tes
guatre grands réves.

L'Evangile de Jean nous donne cette priére de Jésus au Pére : " La gloire que tu m'as donnée, je la leur
ai donnée, afin qu'ils soient un comme nous sommes un. Moi en eux et toi en moi, afin qu'ils soient
parfaits dans 'unité et que le monde sache que tu m'as envoyé et que tu les as aimés comme tu m'as
aimé" (17,22-23). Cette Parole sainte nous permet de réver avec Jésus la communion de ses disciples,
notre communion comme "la sienne" (voir Ap Ex Gaudete et exsultate, 146). Cette communion - il
est important de le préciser - ne consiste pas en notre uniformité, homogénéité, compatibilité, plus

ou moins spontanée ou forcée, non ; elle consiste en notre relation commune au Christ, et en Lui au



Pere dans I'Esprit. Jésus n'a pas eu peur de la diversité qui existait parmi les Douze, et donc nous
n'avons pas non plus a craindre la diversité, car I'Esprit Saint aime susciter les différences et en faire
une harmonie. En revanche, notre particularisme, notre exclusivisme, oui, nous devons les craindre,
car ils provoquent des divisions (voir Ap Ex Evangelii gaudium, 131). Par conséquent, le réve de
communion de Jésus lui-méme nous libére de l'uniformité et des divisions, qui sont toutes deux
laides.

Nous prenons une autre parole de I'Evangile de Matthieu. Dans une controverse avec les scribes et
les pharisiens, Jésus dit a ses disciples : "Quant a vous, ne vous faites pas appeler "Rabbi". Vous n'avez
gu'un seul maitre, et vous étes tous freres. N'appelez personne sur la terre votre pére ; vous n'avez
gu'un seul Péere dans les cieux. Ne vous faites pas appeler "Maitre", vous n'avez qu'un seul maitre, le
Messie" (23,8-10). Nous pouvons ici contempler le réve de Jésus d'une communauté fraternelle, ou
tous participent sur la base d'un rapport filial commun avec le Pére et en tant que disciples de Jésus.
En particulier, une communauté de vie consacrée peut étre un signe du Royaume de Dieu en
témoignant d'un style de fraternité participative entre des personnes réelles et concréetes qui, avec
leurs limites, choisissent chaque jour, dans la confiance en la grace du Christ, de vivre ensemble.
Méme les moyens de communication actuels peuvent et doivent étre au service d'une participation
réelle - et non seulement virtuelle - a la vie concrete de la communauté (voir Ap Ex Evangelii gaudium,
87).

L'Evangile nous donne aussi le réve de Jésus d'une Eglise entiérement missionnaire : " Allez donc,
faites de toutes les nations des disciples, les baptisant au nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit, leur
apprenant a observer tout ce que je vous ai prescrit. Et voici que je suis avec vous pour toujours,
jusqu'a la fin du monde" (Mt 28,19-20). Ce mandat concerne tous les membres de I'Eglise. Il n'y a pas
de charismes qui soient missionnaires et d'autres qui ne le soient pas. Tous les charismes, dans la
mesure ou ils sont donnés a I'Eglise, sont pour I'évangélisation du peuple, c'est-a-dire missionnaires ;
naturellement de maniére différente, tres différente, selon la "fantaisie" de Dieu. Un moine qui prie
dans son monastére fait sa part pour apporter I'Evangile a cette terre, pour enseigner aux gens qui y
vivent que nous avons un Pére qui nous aime et que, dans ce monde, nous sommes en route pour le
Ciel. La question est donc la suivante : comment peut-on étre un cistercien de stricte observance et
faire partie d'une "Eglise en marche" (voir Ap Ex Evangelii gaudium, 20) ? Vous étes sur le chemin,
mais c'est un chemin de sortie. Comment vivez-vous la "joie douce et réconfortante d'évangéliser"
(St Paul VI, Ap Ex Evangelii nuntiandi, 75) ? Il serait agréable de I'entendre de votre bouche,
contemplatifs. Pour l'instant, il nous suffit de nous rappeler que "dans toute forme d'évangélisation,
la primauté est toujours de Dieu" et que "dans toute la vie de I'Eglise, il faut toujours montrer que
I'initiative est de Dieu, que "c'est lui qui nous a aimés" (1Jn 4,10)" (voir Ap Ex Evangelii gaudium, 12).

Enfin, les Evangiles nous montrent Jésus qui prend soin de ses disciples, les éduque patiemment, en
leur expliguant, a la marge, le sens de certaines paraboles et en éclairant avec des mots le témoignage
de son mode de vie, de ses gestes. Par exemple, lorsque Jésus, aprés avoir lavé les pieds de ses
disciples, leur dit : " Je vous ai donné |'exemple pour que vous fassiez vous aussi comme je vous ai fait
" (Jn 13, 15), le Maitre réve de la formation de ses amis selon le chemin de Dieu, qui est humilité et
service. Et lorsque, peu aprés, il affirme : " J'ai encore beaucoup de choses a vous dire, mais pour le
moment vous ne pouvez pas en porter le poids " (Jn 16, 12), Jésus précise que les disciples ont un
chemin a suivre, une formation a recevoir ; et il promet que le formateur sera I'Esprit Saint : "Quand
il sera venu, I'Esprit de vérité, il vous guidera vers la vérité tout entiére" (16,13). Et I'on pourrait
multiplier les références évangéliques qui attestent le réve de la formation dans le coeur du Seigneur.



J'aime les résumer comme un réve de sainteté, en renouvelant cette invitation : " Laissez la grace de
votre baptéme porter du fruit sur un chemin de sainteté. Que tout soit ouvert a Dieu et, pour cela,
choisissez-le, choisissez Dieu toujours a nouveau. Ne vous découragez pas, car vous avez la force de
I'Esprit Saint pour le rendre possible, et la sainteté, apres tout, est le fruit de I'Esprit Saint dans votre
vie (voir Ga 5, 22-23)". (voir Ap Ex Gaudete et exsultate, 15).

Chers freres et sceurs, je vous remercie d'étre venus et je vous souhaite de conclure votre chapitre
de la meilleure fagon possible. Que la Vierge Marie vous accompagne. Je vous bénis cordialement
ainsi que tous vos confreres du monde entier. Et je vous demande de bien vouloir prier pour moi.



